
Beilage 03 / Annexe 03 

Über Symbolik und den 

moon-walk des Menschen 
 

 
 

Aurelius Belz 
 
 

 
«Symbole sind Spinnweben und Trara, wenn auch nicht ganz ohne Bedeutung, weil die Simplen 

und Bigotten in allen Rängen beschwichtigt werden müssen. Über Symbole denkt kein 

Vernünftiger längere Zeit nach, ausgenommen jene, die sie ausbeuten. Der freie Geist dreht 

die Zeichen in der Hand, bis sie besagen, was der Auftraggeber von ihm will.» 
 

Peter Sloterdijk1
 

 
 

 
Genau letzteres, ein Drehen in der Hand zum Betrachten von verschiedenen Seiten, soll hier 

vorgenommen werden. Eine unvoreingenommene Untersuchung ist Grundlage einer 

Systematisierung. Was hat es mit den Spinnweben und dem Trara auf sich? Aufgrund der 

Funktion der Symbole als Bedeutungsträger und Zeichen ist das Feld weitläufig und, wie sich 

zeigen wird, nicht klar umgrenzt. 
 

Historisches 
 

Da wir es bei Buchstaben und Zahlen bereits mit komplexen Bedeutungsträgern zu tun haben, 

müssen die Ansätze hierfür in vorsprachliche Zeit zurückführen und man darf fragen, ob nicht 

auch Tiere schon stellvertretende Zeichen deuten. Bei Duftmarken und Exkrementen handelt 

es sich um Hinterlassenschaften mit Informationsgehalt über Art, Geschlecht, 

Gesundheitszustand,  Nahrungsgewohnheiten  und  ggf.  Paarungsbereitschaft,  und  in  der 

Tierwelt sind Warnlaute – phonetische Zeichen für Gefahr – klar von anderen Lauten 

unterscheidbar. Der Tanz der Bienen weist auf die Flugrichtung zu Futterquellen hin. Auch 

Bewegungsmuster sind Bedeutungsträger. 
 

Der Homo Sapiens differenziert dies aus und schuf Höhlenzeichnungen – das Wort Zeichen 

steckt darin. Dies steht für jenes. Ein Strich kann z.B. einen Speer in der Hand bedeuten. 

Buchstaben, Zahlen und Sprache führen zu einer Potenzierung der Möglichkeiten. Es handelt 

sich um Konglomerate oder Bedeutungsmoleküle von Einzelzeichen und Einzellauten, über 

die sich Gesellschaften verständigt haben und für die es Regelwerke gibt. Schon ein einzelnes 

Komma kann die Bedeutung eines ganzen Satzes ändern. 
 

Während Konglomerate einen komplexen Inhalt wiedergeben – mit dem Wissenshintergrund 

von Bildern befasst sich das Forschungsfeld der Ikonografie, mit Wörtern und ihrer Herkunft 

die Etymologie – handelt es sich bei Symbolen oft um separate Hinweisgeber, hinter denen – 

man denke an das christliche Kreuz, ganze Weltbilder stehen können. Doch ebenso sind sie in 

der Lage, auf Details aufmerksam zu machen. Das Anliegen, eine Auflistung mit Anspruch auf 



Beilage 03 / Annexe 03 

Vollständigkeit vorzunehmen, eine Enzyklopädie der Symbole, erweist sich aufgrund der 

Variantenvielfalt als Ding der Unmöglichkeit. Ob etwas Symbol oder Zeichen ist und was es 

bedeutet, ergibt sich aus dem jeweiligen Blickwinkel der Betrachtung. Schlichtweg alles kann 

Symbol werden und auch alles Mögliche bedeuten. 
 

Die Bruchzeichen der Jäger übermitteln Botschaften mittels abgebrochener Zweige. 

Gaunerzinken werden in Mauern und Zäune geritzt, um Informationen über lohnende Beute zu 

hinterlassen. Zerbrochene Tonringe oder Tonscherben, welche sich nach Jahren noch als 

zusammenpassend  erweisen,  waren  bei  den  Griechen  Erkennungszeichen  und  wurden 

Symbola, im Singular Symbolon genannt. Dieses Teilen von etwas zuvor Zusammengehörigen, 

das im Nachhinein Rückschlüsse auf die einstmalige Verbundenheit erlaubt, begegnete uns 

bereits im ersten Beispiel aus dem Tierreich. In beiden Fällen liegt keine erdachte Zuordnung 

zugrunde, sondern ein Faktum. Hinzu kommen Markierungen, Steinmetz- und Versetzzeichen, 

Steinbruch- und Lieferantenmarken, das Gebiet der Heraldik, die Farbsymbolik, das 

Morsealphabet und Verkehrszeichen. Nicht selten sind Symbole Teil der Erinnerungskultur 

und des religiösen Ritus. Die Liste liesse sich leicht fortsetzen. 
 

Ein vierblättriges Kleeblatt als Glücksbringer zu betrachten, rührt daher, dass man schon 

Glück gehabt haben muss, eines zu finden. So gerät das seltene Fundstück mit dem Glück in 

Verbindung. Kausalitäten sind nicht Sache der Symbole – Analogiebeziehungen allerdings 

schon. Das Ähnlichkeitsprinzip kam auch in der Medizin zu bedenkenswerter Anwendung. 
 

Noch komplexer wird es, wenn metaphysische Dinge ins Spiel geraten. Plötzlich steht die Zahl 

8 nicht mehr für das Resultat von 4+4, sondern für die acht Seligkeiten. Wir beobachten nicht 

nur im Christentum eine doppelte – gar mehrfache – Bedeutungshinterlegung der Zahlen 

(Numerologie), die weit über das Festlegen einer Anzahl hinausgeht. 
 

Die Welt der Symbole gleicht einer doppelbödigen Bedeutungsebene unterhalb der offiziellen 

Sprachregelung, einem Darknet gewissermassen. Dabei bedeutet kein Zeichen von sich aus 

etwas. Die Bedeutung wird ihm verliehen. Statt «es bedeutet» sollte darum klar benannt 

werden, wer es warum so sehen will, weil sonst der Eindruck entsteht, die Dinge enthielten 

geheime Botschaften von Natur-, von Gott oder Satan aus, was ihnen unverdienten Respekt 

verschafft. Nicht selten ist die Irreführung intendiert, und was Respektspersonen sagen, wird 

vor allem bei hohem Bildungsgefälle ebenso unkritisch wie ehrfurchtsvoll angenommen. 
 

Durch die Verleihung weist kein Umkehrschluss vom Bedeuteten zurück zum Zeichen – ein 

Sachverhalt, den sich Geheimschriften erfolgreich zunutze machen. Und die Ermittlung 

desjenigen, der es ersann – wobei es sich ebenso um Glaubensgemeinschaften, 

Konzilsbeschlüsse oder Karnevalsvereine handeln kann – ist meist nur auf separatem 

Forschungswege zu  ermitteln. Apropos  Karneval: was  hat  die  Elf  zu  bedeuten?  Egalité, 

Liberté, Fraternité? Fachleute sind sich uneins darüber, ob das Zahlwort oder die Zahl als 

Bedeutungsträger angesehen werden muss. 



Beilage 03 / Annexe 03 

Theologisches / Psychologisches 
 

Mit dem Ausspruch Jesu, «Ich bin das Licht der Welt»2, kann jeder insofern etwas anfangen, 

als die lebensspendende Bedeutung des Sonnenlichtes bekannt ist. Die wissenschaftliche 

Untersuchung des Lichts führt nicht zu Jesus. Gleichwohl sind die Kathedralen zum 

Sonnenaufgang hin ausgerichtet – an die Auferstehung erinnernd – und gleichwohl haben 

Andachtskerzen einen festen Platz in abendländischen Sakralräumen. Für Symbolik wird 

einiger Aufwand betrieben. 
 

Spiritualität wäre nicht, was sie ist, wenn sie durch Beschreibungen, Buchstaben, Bilder und 

Zahlen auf einmal doch dingfest gemacht werden könnte. Nachdem der Mensch dazu neigt, 

weit über seine Grenzen hinauszudenken und darüber berichten will, was in seiner Gedanken- 

und inneren Erlebniswelt vor sich geht, ohne über telepathische Fähigkeiten zu verfügen, hat 

er keine andere Möglichkeit, als sich der irdischen Kommunikationsmittel und Gleichnisse zu 

bedienen. So kann er einen Sachverhalt auf alternativem Wege begreiflich machen. Doch 

selbst wenn das gelingt, bleibt es provisorisch und nur indirekt nachvollziehbar. 
 

Im metaphysischen Bereich entziehen sich die Dinge ihrer Überprüfbarkeit durch Erfahrung, 

daher der griechische Wortbestandteil meta (μετά), als Kennzeichnung dessen, was jenseits der 

Physik anzutreffen ist. Hier allerspätestens kommt der Begriff der Skepsis ins Spiel, denn ob 

dem auch wirklich so ist, wie beschrieben, kann keiner wissen. Dabei sind Fake-News im 

Reich der Zeichen sehr viel älter und existieren schon im Vorbewussten. Man denke an die 

«Augen» auf den Flügeln der Schmetterlinge, die einem Beutegreifer ein bedrohliches 

Gegenüber  suggerieren  (Mimikry)  oder  an  den  Stinkkohl  (Symplocarpus  foetidus),  der 

Insekten mit dem Aroma von faulendem Fleisch anlockt. Bei beidem handelt es sich um 

Signale mit bewährtem Täuschungseffekt. Drohgebärden dienen der Einschüchterung und 

liefern ein gefährlicheres Erscheinungsbild. 
 

Die  Bewusstheit  über  die  zeitliche Begrenzung des  eigenen Lebens gibt  dem  Menschen 

Anlass, über die Zustände davor und danach nachzudenken und Kontrollverlust erzeugt 

Unsicherheit und Angst. Es entsteht das Bedürfnis nach etwas Haltgebendem. Kontemplation 

vermag, den Geist zu beruhigen, und materielle Symbole wie der Rosenkranz geben hierfür 

etwas an die Hand. Das Kreuz tröstet aufgrund der symbolischen Vergegenwärtigung des 

Heilands. Für einen gläubigen Menschen ist das Balsam für die Seele, insbesondere in Zeiten 

von Krankheit und Not. 
 

In der Medizin ist das lateinische Wort placebo «ich werde gefallen» als Bezeichnung für 

Medikamente gebräuchlich, welche ohne Wirkstoff dennoch einen Effekt auslösen können. 

Manche Symbole werden empfunden, als seien sie energetisch aufgeladen, verfügten über eine 

Heilswirkung wie man es Reliquien nachsagt, oder werden, wie die konsekrierte Hostie, gar 

als Allerheiligstes verehrt. Den Begriffen der Wandlung und des Wunders steht jener der 

Magie gegenüber. Symbole sind in beiden Welten beheimatet. Vielleicht unterscheiden sich 



Beilage 03 / Annexe 03 

Symbole von Zeichen durch das inhärente Kraftmoment, das durch die Art der Zuwendung 

erst Wirkung entfaltet, durch den geistigen Kniefall, wie es ein Unterschied ist, ob man eine 

Andachtskerze entzündet oder einen Lichtschalter betätigt. «…nicht die Objekte sind für das 

Begehren verantwortlich, das sich auf sie richtet, sondern das Wünschen malt die Objekte mit 

einer Sehnsucht an, als wären sie nicht sie selbst, sondern zugleich das ferne Andere, das die 

Wünsche entzündet.»3  Wo die Bewunderung ausbleibt, ist die Rede von faulem Zauber oder 

Hokuspokus. 
 

In einer Streitschrift des Erzbischofs von Canterbury gegen die Transsubstantiation heisst es 

über die Herkunft des Begriffs: „And in all probability those common juggling words of hocus 

pocus are nothing else but a corruption of hoc est corpus, by way of ridiculous imitation of the 

Priests of the Church of Rome in their trick of transsubstantiation. Into such contempt by this 

foolish Doctrine an pretended Miracle of theirs have they brought the most sacred and 

venerable Mystery of our religion”[4
 

 

John Tillotson (*1630-†1694), sieht es von der anderen Seite, denn wo der Leib Christi nicht 

mehr nur symbolisch-, sondern als wahrhaftig angenommen wird, scheint es barbarisch, sein 

Fleisch zu essen und sein Blut zu trinken. Entsprechend fügt er an: «It is very scandalous 

likewise upon account of the real barbarousness of this Sacrament and Rite of our Religion, 

upon supposition of the truth of this Doctrine. Literally to eat the flesh of the Son of men and 

to drink his bloud.”5
 

 

Das Beispiel zeigt, dass auch innerhalb der Kirche(n) nicht immer Einigkeit darüber herrschte, 

welches Mass an Bedeutung verliehen werden soll. 
 

Auch ausserhalb des Sakralbereichs sind Gesten der Ehrerbietung zu beobachten, insbesondere 

bei Landesflaggen. Es wird salutiert, es werden Fahneneide geschworen. Und nur schon die 

Hemmung, sie als Fussabstreifer zu nutzen, zeugt von einer besonderen Achtung. Gleiches gilt 

für Wappen, welche auf Briefpapier gedruckt-, in Siegelringe graviert- oder auf Grabsteine 

gemeisselt werden. Sie stehen für eine lange Familientradition und geben Selbstwertgefühl an 

ihre Träger zurück. Die genannten Beispiele stehen für Bekenntnisse. Bekenntnisse zum 

Glauben, Bekenntnisse zur Nation, Bekenntnisse zur Familie. Die innere Beziehung ist es, die 

dem Symbol seine Wertigkeit verleiht. 
 

Symbolik reicht in den Bereich weit unterhalb der rationalen Kommunikation hinab. Sie trifft 

auf die Gefühlswelt, das Unterbewusste, das in langen Evolutionszeiträumen Entstandene, auf 

die Identität und das seelische Fundament, wo andere Wirkungsmächte als Kausalitäten am 

Werk sind, womöglich auch andere Varianten neuronaler Verknüpfung, wie das ganze Hirn in 

Zuständigkeitsbereiche aufgeteilt ist. Andernfalls wäre uns alles klar - freie Sicht bis auf den 

Grund - und es gäbe kein Trauma, andererseits wohl auch weniger Glück. Wer kann das 

wissen? – im Grunde wohl jeder, denn es ist selbsterklärend, dass im Kontext der Seelsorge 

die Seele in ihrer eigenen Sprache angesprochen werden muss. Andernfalls wäre es mit einer 

Mathematikvorlesung ebenso getan. 

https://de.wikipedia.org/wiki/Erzbischof_von_Canterbury
https://de.wikipedia.org/wiki/Transsubstantiation


Beilage 03 / Annexe 03 

Da das Christentum lehrt, dass die Welt von Gott geschaffen wurde, entdeckten die Gläubigen 

in Analogiebetrachtung Hinweise auf die Allgemeinverbundenheit der Dinge, wodurch die 

Schaffung aus einem Geist plausibel erschien. 
 

Durch das Bildungsmonopol der Klöster drang der theologische Gehalt in alle Bereiche ein, 

denken wir nur an die Bezeichnung zahlreicher Pflanzen, die ihrerseits auf 

Analogiebeziehungen zurückzuführen sind. Als Beispiel sei die Passionsblume genannt. Sie 

erhielt ihren Namen deswegen, weil man in den drei Griffeln des Blütenstempels die drei 

Nägel  der  Kreuzigung  erblickte,  in  den  fünf  Staubblättern  die  fünf  Wunden,  in  den 

Staminodien die Dornenkrone Christi, in den Sprossranken die Geisseln, in den Blättern die 

Lanzenspitze und in den 10 Blütenblättern die 12 Jünger ohne Judas und Petrus – die infolge 

des Verrats und der dreimaligen Verleugnung in Abzug gebracht werden. Ein wenig 

eingestreute «Mathematik» tönt nach logischem Denken. 
 

 
 

Passionsblume 



Beilage 03 / Annexe 03 
 

 
 

Jean Franeau, Passionsblume 16166
 

 

Ihr Name lautet Passiflora incarnata, was bedeutet: die Fleischgewordene. Damit steht sie in 

einer langen Reihe von Pflanzen, die in ähnlicher Weise mit der Bibel oder der Kirche in 

Verbindung gebracht wurden, so z.B. Teufelskralle, Judasbaum, Pfaffenhut, Christusdorn, 

Jakobsleiter,  Osterglocke,  Pfingstrose,  Madonnenlilie,  Engelwurz,  Johanniskraut, 

Mariendistel, Zachariasblume, Himmelschlüssel, um nur einige zu nennen. 
 

Auch Ordnungssysteme wie das Alphabet konnten symbolisch einverleibt werden, wenn es 

z.B. heisst «Ich bin das Alpha und das Omega, der Erste und der Letzte, der Anfang und das 

Ende.»7
 

 

Im  Tonsystem  haben  wir  es  mit  einer  Analogieübertragung zur  Jakobsleiter zu  tun  und 

sprechen daher von Tonleitern, obwohl man räumlich nirgendwo hinauf gelangt. Bei Tönen 

handelt es sich physikalisch betrachtet um schnellere und langsamere Schwingungen, um 

nichts anderes. 
 

Dabei folgt auch die «Stufenzahl» nicht der mathematischen Logik, sondern theologischen 

Erwägungen. So führen 5 Ganzton- und 2 Halbtonschritte zur Oktav, dem Inbegriff der 

Konsonanz, den 8 Seligkeiten entsprechend, obwohl 5 Ganze und 2 Halbe 6 ergeben und nicht 

8. 



Beilage 03 / Annexe 03 

Die Wahl der Anfangssilben des Johanneshymnus spricht ebenso für sich: Ut, Re, Mi, Fa, So, 

La und Si, wobei an erster und letzter Stelle noch das Do wie Dominus eingefügt wurde – in 

Analogie zu den Wochentagen, bei denen der 1. und 8. auf den dies Dominicus, den Tag des 

Herrn fielen und in Analogie zu den 8 himmlischen Sphären. 
 

Das C wie Christus steht an höchster Stelle des Quintenzirkels. Wer sich zum Kreuz bekennt, 

gelangt hinauf, wer dem Bösen anheimfällt, fährt geradewegs zur Hölle. Im Nadir des 

Quintenzirkels begegnet uns der Tritonus, den Andreas Werckmeister aufgrund seiner 

schmerzerzeugenden Dissonanz als «diabolus in musica» bezeichnete. Das Weltgericht hat 

hier Pate gestanden. Wir haben es im abendländischen Weltbild mit mehreren komplexen 

abstrakten Symbolbildern zu tun, denen die Revolutionäre den Kampf ansagten. Wir werden 

später noch einmal darauf zurückkommen. 
 
 

 
Die Macht des Geldes 

 

In einer eigenen Bedeutungslinie findet sich das Geld, weil es für alles steht, was man sich 

leisten kann. Mit Geld gehen Wünsche in Erfüllung. Vor ihm fällt niemand auf die Knie, die 

Bewunderung zeigt sich mehr durch den Drang zur Besitzaneignung. Jene die es haben, 

erlangen einen höheren gesellschaftlichen Status. Daher werden Anstrengungen auf sich 

genommen, enorme Anstrengungen – Bankautomaten gesprengt und Morde begangen. «Die 

zynische Funktion des Geldes erweist sich in seiner Kraft, die höheren Werte in schmutzige 

Geschäfte zu verwickeln.»8- 30 Silberlinge für den Sohn Gottes. 
 

Um diese Zahl macht die christliche Symbolik begreiflicherweise einen Bogen, doch wie der 

Verlauf der Geldströme zeigt, lagen die kirchlichen Interessen sehr wohl auch auf diesem 

Sektor. Dafür war es erforderlich, die Menschen mit Mitteln der Angst und Hoffnung 

opferbereit zu machen. Die Ausnutzung der Symbole ist Zeichen eines Herrenzynismus9, der 

sehr wohl um die Falschheit seines Tuns weiss, es aber dennoch «geschehen lässt», weil es in 

seiner Macht steht. Hierzu gehört die Bekämpfung konkurrierender Anschauungen und die 

grausame Abstrafung von Häretikern und Ketzern. Was ist Glaube, was Aberglaube? Freitag, 

der 13. ist ein Beispiel hierfür. Der Karfreitag steht mit dem Tod Christi in Verbindung. Die 

13 Teilnehmer des letzten Abendmahls mit dem Verrat. Hier ist es ein Tag, dort eine Zahl. In 

Einzelbetrachtung von kirchlicher Seite mit höchster Ehrerbietung verbunden, in additiver 

Zusammenziehung als Aberglauben gebrandmarkt, weil im Volksglauben ein Umkehrschluss 

gezogen wird, demzufolge, was schon zweimal mit derartigem Unglück verbunden war, nur 

weiteres Unglück heraufbeschwören könne. Ein böses Omen demnach. Symbolik führt an die 

Anfänge menschlichen Denkens und Lernens. Was sich nach Schlussfolgerung anhört, steht 

kausal auf tönernen Füssen. Im Anfang war Banausenlogik. 
 

Der kurze Einblick bietet an, die Systematisierung nicht nur von der Objekt-, sondern auch 

von der Subjektseite her vorzunehmen. Voraussetzung ist Wahrnehmung. Ein Verkehrsschild 

entwickelt  dann  das  Potential,  beachtet  zu  werden.  Seiner  Intention  gemäss  soll  seine 



Beilage 03 / Annexe 03 

Botschaft befolgt werden, z.B. Vorfahrt achten! Gleichwohl steht es jedem frei, sich die 

Vorfahrt zu nehmen. Die drohende Unfallgefahr sowie das Bussgeld erhöhen den Druck, sich 

an die Regeln zu halten. Davon steht aber nichts auf dem Schild. 
 

Ein Geldstück auf der Strasse gleicht einem Lockstoff. Ist es der Aufmerksamkeit auch nicht 

entgangen, kann man es dennoch liegen lassen. Mit der Höhe des Betrages wächst die 

Handlungsbereitschaft. 
 

Eine schwarze Katze kann, wie Freitag, der 13., als böses Omen aufgefasst werden, muss aber 

nicht. Da die «Zeichen» selbst keine Intention besitzen, ist es aufschlussreicher, danach zu 

fragen,  was  Suggestion,  Traumatisierung  und  Konditionierung  bewirken.  Wer  setzt  das 

Zeichen zu welchem Zweck ein und welche Unterweisungen und Erfahrungen gingen voraus, 

mit welcher Prädisposition ist zu rechnen? Es dürfte nicht überraschen, wenn ein Stoppschild 

in den Tiefen des Ozeans bei den Fischen keinerlei Beachtung findet. Interessant ist es daher, 

«mit den Augen» des Symbols zu betrachten, was hinter ihm steht (wie es zu dem wurde, was 

es ist) und was vor ihm geschieht (was es bewirkt). Ist es Hinweisgeber, Reminder oder 

Trigger? Welche cerebralen Register werden gezogen? 
 

Eine Landesflagge zu verbrennen, wie stellvertretend eine Voodoo-Puppe, soll dem gehassten 

Feind Schaden zufügen und führt zur Empörung bei jenen, die dem Symbol hohe 

Wertschätzung entgegenbringen. Ursprünglich als freie Meinungsäusserung gebilligt, soll 

solches Vorgehen in den USA nun schwer bestraft werden. 
 

Dass Symbolen heute keinerlei Bedeutung mehr zukäme, trifft demnach nicht zu. Davon kann 

sich jeder mit dem Versuch überzeugen, in einer beliebigen Kirche oder Moschee eine 

Hakenkreuzflagge aufzuhängen. Es wird zur Beschwichtigung kaum genügen, zu erklären, 

dass es sich nur um einige Quadratmeter bedruckten Stoffs handele – oder um «Spinnweben 

und Trara», wie oben beschrieben.10
 

 

Den Kontext der eingangs zitierten Stelle bildete die Kaiserkrönung Napoleons, eine Show, 

von der der grosse Heerführer dachte, sie der Gesellschaft ohne Anwesenheit des Papstes nicht 

«glaubhaft» vermitteln zu können. Dessen Amtsvorgänger, Pius VI, den Revolutionäre bereits 

zynisch als «Pius, den letzten» betitelten, war in französischer Gefangenschaft verstorben. Nun 

sollte Pius VII der Angelegenheit höchsten Segen erteilen, während Napoleon sich und seiner 

am Tage zuvor eilig noch kirchlich angetrauten Gattin die Krone selbst aufs Haupt setzte. 
 

Im Gegenzug erhielt der Papst – als Dank für seine Statistenrolle – mit Abschaffung des 

Revolutionskalenders und der 10-Tage-Woche, die Zeitrechnung ab Christi Geburt zurück 

sowie die Wiederzulassung einiger Orden. Doch damit waren die Konflikte nicht aus der Welt 

geschafft. Nachdem der Papst Napoleon 1809 exkommuniziert hatte, verhaftete ihn dieser und 

gliederte den Kirchenstaat in das Kaiserreich ein. Wir sind Zeugen eines offenen 

Machtkampfes, der die Schwachstellen von Mensch und Symbolik offenlegt. 
 

Vor allem erinnern Umkehrschlüsse an die klassische Konditionierung des Pawlow’schen 

Hundes. Nicht immer, wenn ein Licht leuchtet, gibt es Futter, und nicht überall, wo sakrale 



Beilage 03 / Annexe 03 

Symbole zum Einsatz kommen, geht es sakral zu. Hier dienten die Symbole der 

Beschwichtigung der «Simplen und Bigotten in allen Rängen», die sehr wohl denken sollten, 

dass es dort, wo ein Papst-, der Stellvertreter Gottes agiert, mit rechten Dingen zugehen müsse 

und Gott nicht fern sein könne. Das gesamte Schauspiel verlief in klar diametraler Richtung 

zur  Aufklärung  –  ein  moon-walk  gewissermassen,  scheinbar  vorwärts  laufend  und  sich 

dennoch rückwärts bewegend. 
 

Zeitgleich wurden die abstrakten symbolischen Bilder der Harmonielehre – Jakobsleiter, 

Weltgericht, Himmlisches Jerusalem, – der Vergessenheit übergeben. Im Vorwort der im Jahr 

1803 herausgegebenen Harmonielehre schrieb Étienne-Nicolas Méhul, einer der Inspektoren 

des ersten staatlichen Konservatoriums, welcher in seiner Jugend eine Ausbildung zum 

Organisten im Franziskanerkloster seiner Heimatstadt Givet erhalten hatte und später im 

Kloster Laval-Dieu tätig war.: «…pour combattre des erreurs, que le temps a consacrées, et 

que le temps doit détruire».11
 

 

Seitdem, d.h. seit der geforderten Trennung von Kirche und Staat, wird die christliche 

Symbolik des abendländischen Tonsystems nicht mehr vermittelt. Bewusstmachen geschieht 

jedoch nicht durch Verbergen oder Zensur, sondern durch Offenlegung.12 Auch dies ist als 

kontraproduktiver moon-walk im Zeichen der Aufklärung zu betrachten. Nicht selten ist der 

Mensch in dieser Gangart unterwegs und nennt es dennoch Fortschritt. 
 
 

 
Der Schlüssel zur Symbolik 

 

Er liegt dort, wo man tatsächlich an die ersten Anfänge zurückgeht. Jedwedes Signal der Sinne 

bedarf der Interpretation. Überlebt haben nur jene unserer Vorfahren, welche entweder als 

Sieger aus einem Überlebenskampf hervorgingen oder zuvor auszuweichen verstanden. Besser 

einmal zu viel geflüchtet als das Leben zu verlieren. Der Sache nach ging es stets um das 

Ganze und zum langen   Überlegen  fehlten  sowohl  die  Zeit  als  auch  das  erforderliche 

neuronale Netz. Daher konnte die kleinste Analogie mit dem Feind ausreichen, eine 

Fluchtreaktion auszulösen. Die Mimikry kann als Beleg dafür dienen, dass die Mechanismen 

über so lange Zeiträume konstant blieben, dass die Evolution in der Lage war, sie nutzbar zu 

machen. Leben oder Sterben, das ist es, was den Symbolen, die zuerst nur eingehende 

Sinnesreize waren, im Unterbewusstsein Bedeutung verleiht. Böse oder gute Omen kommen 

aus anderen Hirnregionen, nicht aus dem Sitz des logischen Denkens. Das bedeutet im 

Umkehrschluss: wenn die Sachverhalte non-kausal aneinandergefügt wurden, dass sie sich 

nicht in eine kausale Systematik einordnen lassen. Letztere kann allenfalls bei den ersten 

greifbaren Verknüpfungsgründen beginnen. Am Anfang sind Trauma-Auslöser zu vermuten, 

welche durch Trigger aktiviert werden können, und das kann alles sein, was Ähnlichkeiten 

aufweist, Analogien also. Erst mit Einsetzen des abstrakten Denkvermögens und kausalen 

Verstehens konnte dahin gelangt werden, klar definierte Verkehrszeichen zum Umgehen von 

Gefahren zum Einsatz zu bringen. 



Beilage 03 / Annexe 03 

Relevant ist in diesem Zusammenhang die gegebene Ausstattung mit Sinnesorganen, die das 

nötige Material zur Verarbeitung liefern. Wo kommt z.B. die Angst vor der Dunkelheit her? 

Wären wir mit Sinnesorganen ausgestattet wie Fledermäuse, hätten wir diese Angst nicht, weil 

noch keine Fledermaus mit der Dunkelheit je schlechte Erfahrung gemacht hat. Die kleinen 

Wesen fliegen ungebremst in eine Höhle. Es ist die spezifische Ausstattung des Menschen, die 

zu Schlussfolgerungen führt, die für ihn Sinn ergeben. Seelenkundige nutzen diese Prinzipien 

entsprechend. Würde  Dunkelheit  Sicherheit  bedeuten,  wäre  es  angebracht erschienen, zu 

sagen: «Ich bin die Nacht der Welt.» Nun ist es eben anders und das lässt jene Wesen 

geheimnisvoll und böse, zumindest obskur (von lateinisch obscuritas „Dunkelheit, 

Unverständlichkeit“) erschienen, die mit dem Schwarz und der Nacht in Verbindung gebracht 

werden können, wie schwarze Katzen und Fledermäuse. Es spricht für sich, wenn das höchste 

Symbol des Abendlandes, das Allerheiligste, mit dem Ewigen Leben in Verbindung gebracht 

wird und die Nacht mit dem Tod. 
 

Vor diesem Hintergrund hat es bereits etwas Aufklärerisches, die dubiosen Analogien durch 

nachweisbare Sachverhalte zu ersetzen, wie es die Griechen mit der Verwendung gebrochener 

Tonscherben getan haben. Gleichwohl liess sich die Neigung, Analogien zu nutzen, aus 

dargestellten Gründen auch im „siècle de l'illumination“ nicht verdrängen. Schon bei der 

Verknüpfung von Erkenntnis und Erleuchtung handelt es sich wieder um eine Analogie, die, 

wie alle Analogien, Metonymien, Synekdochen, Gleichnisse und Metaphern, eine logische 

Schwäche aufweist. Die Neigung zum geistigen moon-walk ist nach alldem 

entwicklungsphysiologisch vorgegeben, d.h. neuronal verankert. Ein modus vivendi hätte 

beiden Seiten Verständnis entgegenzubringen, als wären wir zweisprachig aufgewachsen, weil 

wir zweierlei Bewusstseine13  miteinander zu verknüpfen haben – in Analogie zu den beiden 

Augen, mit denen wir räumlich sehen und in Analogie zu den beiden Ohren, die es uns 

ermöglichen, ein Schallereignis zu orten. Womit identifizieren wir uns nun? Gibt es einen 

«freien Geist»? 
 

Mit dem Vorhandensein 2er Bewusstseine oder Bewusstseinsweisen mit jeweils eigenen 

cerebralen Verknüpfungssystemen, liegen die erforderlichen Instrumente vor, die Welt zu 

beschreiben und zu begreifen – das ist wohl schon zu viel gesagt – zumindest jene Werkzeuge, 

welche ausreichen, in ihr zu überleben. Der Begriff «erforderlich» rührt nicht von der 

überheblichen Selbsteinschätzung her, über Sinn und Zweck bereits Bescheid zu wissen, 

sondern basiert auf der Annahme, dass die natürliche Auslese für die Effizienz Sorge getragen 

haben wird. An die Spitze der Nahrungskette gelangt eine Art nicht zufällig. Jenseits dessen 

nimmt der Selektionsdruck andere Formen an. Konrad Lorenz fand deutliche Worte und 

sprach von einer «Verhausschweinung» des Menschen, vom Homo adipositatis, womit das 

parasitäre Verhalten gegenüber der Natur noch nicht angesprochen ist. 
 

Gewiss gäbe es ein ethisch höheres Ziel als nur an die Spitze der Nahrungskette zu gelangen. 

Die Messlatte für Synergiekompetenz-, sowohl zwischenmenschlich als auch im Umgang mit 

der Natur14, liegt ungleich höher, nur fand nach diesem Kriterium bisher keine Auswahl statt. 

Der   Abstand   zwischen   Istzustand   und   Ziel   ist   nur   durch   Selbsterkenntnis   und 



Beilage 03 / Annexe 03 

Selbstbeherrschung zu überbrücken.15 Sofern der Mensch zu einer Anpassung an die von ihm 

selbst veränderten Rahmenbedingungen nicht fähig ist, nimmt der Selektionsprozess wieder an 

Fahrt auf und hat dann auch erzieherische Wirkung. Umso mehr lohnt es, zur Beschaffenheit 

unseres Bewusstseins noch einmal zurückzukehren. 
 

Wie kommt es zu den Phänomenen: Prägung, Religion, Symbolik und (Meinungs-)Bildung, 

die miteinander gemeinsam haben, dass es sich nicht um genetisch fixierte-, sondern um 

postnatal hinzugetretene Erscheinungsformen handelt, die wir üblicherweise im kulturellen 

Kontext verorten? Konrad Lorenz sprach von einer «Gen-Kultur-Koevolution.»16
 

 

Prägung – der Analogie nach eine durch Krafteinwirkung verursachte bleibende Verformung – 

liegt nicht vor bei Jungtieren, welche eine Bindung an die ersten ihnen nahestehenden Wesen 

aufbauen.17   Hierfür muss eine innere Bereitschaft vorhanden sein, welche nur  einen sehr 

kurzen Lernprozess erfordert – gewiss gepusht durch das Geworfensein (Heidegger) in eine 

unbekannte Welt. Nachdem die als Elterntier anerkannten Wesen austauschbar sind und nicht 

einmal verwandt sein müssen, steht infrage, ob Sie es überhaupt sind, welche die Bindung 

auslösen oder nicht vielmehr die entgegengebrachte Zuwendung, nach dem Prinzip: wer von 

Anfang an an meiner Seite steht, mich beschützt und sich um mich kümmert, säubert, füttert, 

wärmt, verdient Vertrauen. Das Gehirn reagiert mit der Ausschüttung von Oxytocin, das 

soziale  Bindungen  fördert.  Die  Begleitwahrnehmungen,  Grösse,  Gestalt,  Geruch,  Laute, 

werden positiv konnotiert und führen zur Konditionierung. 
 

Bei Trauma-Auslösern liegt das Gegenteil vor, ein negativer Einfluss von aussen, den das 

Wesen überlebte. Hier «brennen» sich die Ereignisse im Verbund mit Schmerzen und 

Stresshormonen ins Gedächtnis und werden zu Triggern, d.h. zu Panikverursachern. Beispiel: 

Fuchs im Hühnerstall. Ein späterer Fuchslaut vom Tonband versetzt die Tiere in Angst und 

Schrecken. 
 

Das Prinzip des Vertrauensaufbaus und Heilsversprechens sowie das von Anfang an begleitet 

gedachte  Sein,  liegt  auch  den  Religionen  zugrunde,  deren  Annahme  einen  längeren 

Lernprozess erfordert. Repetitive Riten – z.B. gleiche Zeiten für Kulthandlungen, 

Rosenkranzgebete oder Gebetsmühlen – sind ein religionstypisches Merkmal. Symbole dienen 

als immerwährende Reminder. Je stärker die innere Ausrichtung, wie vornehmlich in Klöstern, 

umso stärker die Bindung. Der Begriff Seelsorge verweist auf das Zentrum der Bemühung. 
 

Auch andere Bildungsinhalte bedürfen der Repetition und der Berücksichtigung biologischer 

Gegebenheiten. Sie gehen weit über das Instinkthafte ins Logische und Abstrakte hinaus und 

kommen doch nie ganz von ihm los. Das Erlernte bildet verschiedene Bewusstseinsebenen mit 

individuell  vorgenommener  Hierarchisierung  (Interessen,  Leidenschaften,  Bekenntnisse), 

wobei das Unbewusste an der Entscheidungsfindung stets teilhat, auch wenn das gedankliche 

Tagesgeschehen ignorant an ihm vorbeiläuft. 
 

Die Basics bleiben einfach und müssen es auch sein. Um rechtzeitig fliehen zu können, 

genügen Trigger. Das folgerichtige Denken bringt zwar erhebliche Vorteile mit sich, doch 



Beilage 03 / Annexe 03 

wenn es schnell gehen muss, ist die instinktive Reaktion die überlegene. Mit zunehmender 

Entwicklung ergänzt die Ratio, so gut sie eben kann. Die Befähigung zu Spontansympathien 

wie «Liebe auf den ersten Blick», bleibt jedoch erhalten. 
 

Beide Bewusstseinsschichten bilden Instanzen der Reizverarbeitung und Reaktion. Oftmals 

scheint die eine nicht zu wissen, was die andere tut – behördliche Strukturen, gewissermassen 

– dem Ergebnis nach vor- und rückläufig, dem moon-walk ähnlich. 
 

In diesen gewachsenen Anlagen sind Symbole also Marker, welche mit dem Gefühl der 

Beheimatung oder der Fremdheit konditioniert wurden. Kleeblatt-grün-positiv-Glück. Licht- 

Erlösung-Seligkeit, Dunkelheit-schwarz-Unsicherheit-Unglück. Signal-rot-Aufmerksamkeit- 

Warnung. Die suggestive Wirkung von Sinnesreizen aller Art kommt in der Werbung zu 

gezieltem Einsatz – in einer Weise, die Konrad Lorenz dazu veranlasste, in Analogie zu 

«Nutztieren» von «Nutzmenschen» zu sprechen.18  Zugrunde liegt die Erkenntnis, dass mittels 

spezifischer Stimulationen (Werbeversprechen, Dauerberieselung) zu Handlungen angeregt 

werden kann, zu einer Trieb-Täterschaft im niederschwelligen Bereich, allerdings mit einem 

Steigerungspotential der Propaganda bis hin zu Radikalisierung und Kriegstreiberei. Darüber 

nicht nachzudenken würde bedeuten, der Desinformation das Feld zu überlassen und die 

Errungenschaften der Aufklärung zunichtezumachen. 
 

Magisch ist an alldem nichts. Die Anmutung rührt nur daher, dass die Verbindungen im 

Unbewussten selbsttätig ablaufen. Das Adrenalin ist längst ausgeschüttet, wenn die Situation 

bewusst wird. Es – wie ein unbekanntes Anderes – verursacht etwas in uns, bevor recht klar 

ist, was. Das hat Gruselpotential, wie alles Undurchschaubare. Symbole sind Spiegel des 

Menschen. 19
 

 

Spiegel sind ihrerseits Attribute, resp. Symbole der Eitelkeit «Vanitas» oder der Klugheit 

«Prudentia», aufgrund der Möglichkeit, sich selbstgefällig oder selbstkritisch in ihnen zu 

betrachten. Auch bei Spiegeln handelt es sich um undurchschaubare Objekte. Hinter dem 

Spiegel befindet sich niemand, oder sollten wir nicht besser einmal nachsehen? 
 

Wo Gläubigkeit Priorität erlangte, sieht man die Dinge, bei gleichen zugrundeliegenden 

Strukturen, wie dargelegt, durchaus anders, weil andere Hierarchien gebildet wurden. Dann 

wird bestimmten Symbolen – vielmehr jenem, was als hinter ihnen stehend postuliert wird – 

eine besondere Verehrung entgegengebracht.20
 

 

In Analogie zum Vorbereitetsein des Ungeborenen auf seine Ankunft in der Welt, in der ihm 

als erste und wichtigste Aufgabe zukommt, eine Bindung aufzubauen, um lebensnotwendige 

Fürsorge zu erhalten, bereiten sich Gläubige auf die Ankunft in der neuen Welt nach dem 

Tode  vor,  indem  sie  ein  «spirituelles  Bonding»  praktizieren.  Die  Bezeichnungen  «Kind 

Gottes» oder «Gottvater» weisen in diese Richtung. Insofern liesse sich sagen, dass die 

Zukunftsprojektion für die älteren Gehirnregionen ein Wiederholungsmoment darstellt, etwas, 

worauf  sie  programmiert  sind,  wie  die  gesamte  Schwangerschaft  nach  einer  genetisch 



Beilage 03 / Annexe 03 

codierten Folge ablief mit dem Ziel der bestmöglichen Vorbereitung auf eine – aus Sicht des 

Fötus – jenseitige Zukunft. Kindchenschema und Lächeln der Mutter finden in ihr zueinander. 
 

Eine Lebenschance hat nur, wessen Vorbereitung mit den Gegebenheiten «dort draussen» 

bestmöglich vereinbar ist. Wenn es auch unterschiedliche Glaubensauffassungen gibt, so 

besteht doch weitgehende Übereinstimmung in der Annahme, dass die eigene Auffassung die 

zielführende sei – mit teils heftiger Aversion gegenüber Andersgläubigen, da die Akzeptanz 

einer weiteren Variante die vorhandene Erlösungsgewissheit infrage stellt. Auf sich allein 

gestellt, ohne Riten, Gleichnisse und Symbole wäre der Mensch auf das Try & Error-Prinzip 

der Evolution zurückgeworfen – eine für ein Einzelwesen mit Befreiungssehnsucht von 

Krankheit und Tod – den Verbündeten des Leibes – höchst unbefriedigende Vorgehensweise, 

die keinerlei Halt gibt.21  Haltgebend wäre, was gegen Unsicherheit hilft. Manche religiöse 

Symbole oder Devotionalien sind Mantras ähnlich Das Sanskritwort mantram vereint im 

etymologischen Sinne die beiden Wortwurzeln manas (Geist) und tram (Schutz) - ein 

Äquivalent zum Haltgeben. Dieselbe Funktion übernehmen auch alle Herzensangelegenheiten, 

für die es nur individuelle-, keine allgemeinverbindlichen Bewertungskriterien gibt. Die 

gesamte sakrale Kunst, Musik, Skulptur und Architektur stehen-, den Eheringen gleich, 

stellvertretend für die Verbindung, die ihnen Sinn gab und selbst das höchste kirchliche Amt 

der katholischen Kirche ist stellvertretend zu verstehen, wenn auch der Begriff des Symbols 

nie derart weit gefasst wurde. Dem Himmel noch einen Schritt näher stehen die 

heiliggesprochenen Päpste. 

Das Brauchtum kennt zahlreiche Riten mit Reenactment-Charakter, eine verlebendigte 

Umsetzung des biblischen Geschehens – auch Skulpturengruppen mit hoher Realitätsnähe 

gehören dazu – für welche der umstrittene Begriff teatrum sacrum geprägt wurde. Virtualität 

und Realität begegnen einander. Der Glaube setzt darauf, dass sie eins werden. 
 

 

Damit fände sich eine Erklärung für die Seelentiefe und für die Bereitschaft so vieler 

Menschen, die vorhandene Verankerung mit Hilfe von Analogiebezügen bewusst zu stärken. 

Das lat. Wort religiō kann auf zwei Verben zurückgeführt werden: auf relegere, «bedenken, 

sorgfältig beachten», sowie auf religare «zurückbinden, festbinden» auf zwei Versionen also, 

welche mit der Beobachtung korrelieren. Das Bewusste und das Unbewusste sind 

gleichermassen beteiligt. 
 

Wir erleben eine innige Verbundenheit und Wechselwirkung von Geist und Leib, von 

Gedanken und elektrochemischen Prozessen, «in denen auch Instinkthaftes festgelegt ist, 

welches durch kulturelle Prozesse nicht verändert werden kann»22  selbst in jenen Momenten, 

in denen wir von körperlosem Denken und der Freiheit des Geistes träumen. 

https://de.wikipedia.org/wiki/Etymologie
https://de.wikipedia.org/wiki/Etymologie


Beilage 03 / Annexe 03 

1 Die schrecklichen Kinder der Neuzeit, Berlin 2014, S. 111 

2 Joh. 8,12 

3 Dieses Zitat wurde einem gänzlich anderen Zusammenhang, jenem der Sexualität entnommen, s. 

Sloterdijk, Peter, Kritik der zynischen Vernunft, Berlin 2023, 627 

4 John Tillotson: A discourse against transubstantiation. London 1684, S. 34. 

5 Ebd., S. 35 

6 Franeau, Jean, Iardin d'Hyver ou Cabinet des fleurs contenant en XXVI elegies les plus rares et 

signalez fleurons des plus fleurissans parterres. Illustré d'excellentes figures representants au naturel 

les plus belles fleurs des jardins domestiques. Douay, De l'Imprimerie de Pierre Borremans, 1616. 

7 Off.22,13 

8 Sloterdijk, Peter, Kritik der zynischen Vernunft, Berlin 2023 [1983], 578 

9 Der Begriff ist Peter Sloterdijk entliehen. Kritik der zynischen Vernunft, 1. Aufl. Berlin, 2023 

10 Eine pejorative Wertung findet sich auch im Begriff der Symbolpolitik, welcher von seiner 

Bedeutung her nahe der Blendgranate angesiedelt ist. 

11 Catel, Charles -Simon, Traité d’harmonie, Paris,1803 

12 Die Page des Verfassers: www.aurelius-belz.ch, ist diesem Thema gewidmet. 

13 Konrad Lorenz betont, dass das menschliche Verhalten geschichtet ist und aus zwei völlig 

unterschiedlichen Quellen gespeist und beeinflusst wird, und zwar aus zwei rein natürlichen 

Quellen. Lorenz, Konrad, Die Rückseite des Spiegels. Versuch einer Naturgeschichte des 

menschlichen Erkennens, München 1975, S. 304 

14 Vgl. hierzu den Artikel des Verfassers: Minima Harmonia, In: Lettre 146, S. 92-93 

15 Diesem Bereich widmete Konrad Lorenz eine Publikation mit dem Titel: Die acht Totsünden der 

zivilisierten Menschheit, zuerst München 1973 

16 Lorenz, Konrad, Die Rückseite des Spiegels. Versuch einer Naturgeschichte des menschlichen 

Erkennens, München 1975, S. 304 

17 Konrad Lorenz wählte den Begriff aufgrund der Irreversibilität des Vorgangs, ebd., 110 

18 Lorenz, Konrad, Die acht Totsünden der zivilisierten Menschheit, 2022 [1973], 29 

19 Vgl. Symbole, Spiegel des Menschen:  www.aurelius.belz.ch, Wissenschafts-Blog: B12 

20 Die konsekrierte Hostie ist diesbezüglich eine Ausnahme, s.o. 

21 Andererseits kann nicht übersehen werden, dass der Körper in jenen Bereichen, in denen er 

Genuss verschafft, nicht auf Ablehnung stösst. 

22 Lorenz, Konrad, Die Rückseite des Spiegels. Versuch einer Naturgeschichte des menschlichen 

Erkennens, München 1987, S. 303 

http://www.aurelius-belz.ch/
http://www.aurelius.belz.ch/

